
Literatura getta
Kategorie:   Zjawiska   

Chawa Rosenfarb, która przeżyła łódzkie getto, podkreślała, że
szerzyła się w nim wręcz „epidemia pisania. Każdy, kto tylko mógł
utrzymać w dłoni pióro, pisał dla podtrzymania morale, aby
pozostawić po sobie ślad i dać świadectwo doświadczonego
kataklizmu. W łódzkim getcie było mnóstwo pisarzy, poetów,
felietonistów i pamiętnikarzy”1. Powyższa informacja pokazuje, jak
różne były motywy pisania. Z jednej strony literatura służyła
ocaleniu tożsamości moralnej, a tym samym wolności osobistej, z
drugiej konstytuowała pamięć i stawała się świadectwem. Różniły
się nie tylko funkcje literatury. Jej heterogeniczność odnosi się w
takim samym stopniu do form literackich i samoświadomości
pisarzy. Chawa Rosenfarb mówi o poetach i pisarzach, pośrednio
więc też o formach literackich, poczynając od poezji, przez
opowiadania, po dzienniki i felietony.

W łódzkim getcie, będącym tworem totalitarnym, istniały pewne
struktury organizacyjne, co nie pozostało bez wpływu na działalność
grup literackich, a także na życie i twórczość przebywających tam
literatów. Dzięki zorganizowanym strukturom artyści mieli
przynajmniej dostęp do skąpych racji żywnościowych i skromnych
kwater. Również praca i uregulowany rytm dnia stwarzały w jakimś
stopniu iluzję normalności.

Na potrzeby administracji w getcie sporządzono imienną listę
literatów piszących w jidysz i w innych językach. Twórców piszących
w jidysz odnotowano 23, natomiast w innych językach było to 9
osób.

Życie literackie rozwijało się przede wszystkim w kręgach
prywatnych, a ponadto w publicznych kuchniach i fabrykach, w
których organizowano wieczory poezji i recytacji, prezentowano
skecze i monologi. W lutym 1941 r. Kronika podała, że w mijającym
miesiącu odbyło się kilka wieczorów literackich poświęconych
żydowskiej poezji. Po zamknięciu Domu Kultury poszukiwano
nowych możliwości, by „zaspokoić głód kultury”2. Powstawały



niewielkie, niemal rodzinne kręgi, oferujące w skromnym zakresie
nieco duchowej strawy. „Poeci i pisarze urządzają czytania swych
prac. Recytatorzy interpretują starsze i nowsze pozycje światowej
literatury i tak oto getto ocala nieco ze swego wcześniejszego życia
intelektualnego”3 – pisał kronikarz w listopadzie 1943 r.

Jesienią 1940 r. powstało stowarzyszenie o nazwie Jidische Kultur
Gezelshaft Litzmannstadt-Ghetto, organizujące w publicznych
kuchniach wieczory z twórczością młodych autorów piszących w
jidysz i recytujących swoje utwory. W podziemiu istniało czasopismo
„Min ha-Mejcar”, literacki dodatek do „Ha-Mesaper”. Pismo
powstawało odręcznie i rozprowadzano je potajemnie w 120
egzemplarzach. Główny tekst pisany był po hebrajsku, pieśni i
wiersze w jidysz.

W 1946 r. w przedmowie do poematu "Lech Lecho" Simchy Bunema
Szajewicza (vide) Nachman Blumental zamieścił ocenę środowiska
literackiego getta i jego twórczości. Za ważne kryterium
systematycznego wyodrębnienia trzech grup twórców krytyk uznał
odbiorców gettowej literatury. Rozróżnił więc tzw. literaturę
dworską, poezję uliczną oraz krąg literatów skupionych wokół
Miriam Ulinower. W najnowszych publikacjach podział ten został
rozszerzony o kolejne dwie grupy: literaturę dzieci i młodzieży oraz
literatów niemieckojęzycznych. Trzeba zaznaczyć, że podział ten nie
jest do końca ostry, ponieważ w grupie autorów tworzących
„literaturę dworską” znajdowało się także wiele dzieci.

Głównym autorem reprezentującym tzw. literaturę dworską, czyli
twórczość panegiryczną, był Lajb Berman (vide), w okresie
międzywojennym współpracownik żydowskich łódzkich gazet, do
których pisywał wiersze oraz teksty humorystyczne. W getcie jego
panegiryki na cześć Rumkowskiego drukowane były w „Geto-Cajtung”
(vide), organie propagandowym Prze?o?onego Starsze?stwa ?ydów (vide).
Opiewają one zasługi Rumkowskiego dla getta. Autor wychwala
„rozum i talent” Prezesa, pokazuje go jako obrońcę i zatroskanego
ojca getta, dbającego także o chorych i słabych. Proste rymy, brak
typowych dla liryki tropów literackich oraz ironicznego dystansu to
cechy tej poezji pełniącej głównie funkcje propagandowe.

Poezja uliczna kojarzona jest zwykle z Jankielem Herszkowiczem
(1910–1972), najpopularniejszym śpiewakiem z łódzkiego getta. Był
on swego rodzaju kontynuatorem tradycji śpiewaków z Brodów z

../../../haslo/szajewicz-symcha-bunem
../../../haslo/szajewicz-symcha-bunem
../../haslo/berman-lejb
../../haslo/berman-lejb
../../haslo/geto-cajtung
../../haslo/przelozony-starszenstwa-zydow


czasów haskali, oświecenia. Śpiewacy ci, pochodzący przeważnie z
niższych warstw społecznych, wędrowali po Europie Wschodniej,
wykonując satyryczne piosenki na podwórkach i ulicach miast. W
getcie, gdzie nie było dostępu do gazet ani radia i zabronione były
wszelkiego rodzaju zgromadzenia, chętnie słuchano ulicznych pieśni
komentujących bieżące wydarzenia. Początkowo śpiewano piosenki
z okresu przedwojennego, następnie do popularnych melodii pisano
nowe słowa odnoszące się do aktualnej sytuacji. Według słów
Nachmana Blumentala śpiewacy ci nie potrzebowali niezbędnego do
tworzenia warsztatu (gazet, czasopism, drukarni), który był w getcie
nieosiągalny. Pieśniarz taki stawał na środku ulicy na pustej beczce
i zaczynał śpiewać, nie potrzebując do tego pozwolenia władz.
Wokół niego zbierała się publiczność. Jankiel Herszkowicz śpiewał o
niecnych postępkach Salomona Hercberga (vide), komendanta gettowego
więzienia, o pensjonacie dla urzędników getta, o bawiącej się elicie,
o skorumpowanej żydowskiej policji. Największym szlagierem była
piosenka "Rumkowski Chaim daje nam kleik". Opis ówczesnej
sytuacji Żydów w getcie splata się w niej z elementami historii. W
pieśni jest wiele odniesień do kulturowego dziedzictwa Żydów, do
motywów biblijnych, syjonizmu i chasydyzmu. Herszkowicz śpiewa o
Rumkowskim, który obiecał mieszkańcom getta, że będą mieli co
jeść, tymczasem głodują. Trubadur getta porównuje Przełożonego
Starszeństwa Żydów do Mojżesza, który obiecał Żydom mannę na
pustyni. Piosenka przedstawia Prezesa jako człowieka
niedostępnego, kroczącego dumnie ulicami getta, strzeżonego
przez swoją gwardię przyboczną. Pieśń o Rumkowskim znana była w
całym getcie. Wspominają ją wszyscy ocalali. Dużą popularnością
cieszyła się także pieśń "Es gejt a jeke mit a teke", traktująca o
przygodach naiwnych deportowanych do getta niemieckich Żydów.
Gila Flam, badaczka pieśni łódzkiego getta, nazwała pieśni uliczne
ruchomym kabaretem, oferującym satyrę polityczną i społeczną
oraz humor. Były parodią popularnych pieśni komentujących życie
codzienne, skierowaną do publiczności głodnej nie tylko chleba i
kartofli, lecz także wolności wypowiedzi.

Środowisko literackie krytyczne wobec Przełożonego Starszeństwa
Żydów skupione było wokół poetki Miriam Ulinower. Prowadziła ona
salon literacki, będący kontynuacją jej przedwojennego salonu z ul.
Narutowicza. W getcie, przy ul. Jakuba, spotykali się m.in. Simcha
Bunem Szajewicz, Jeszajahu Szpigel (vide), Jerachmil Bryks, Chawa
Rosenfarb, Melania Fogelbaum (vide), Rachel Wolińska. Szpigel
wspomina domową atmosferę tego miejsca spotkań, z „którego

../../haslo/hercberg-salomon
../../haslo/szpigiel-jeszajahu-szaja
../../haslo/fogelbaum-melania


promieniowało wewnętrzne światło”. Chawa Rosenfarb określa
Ulinower jako „pobożną, delikatną osobę, która stała się literacką
matką getta. Jej serce było pełne miłości. Pisarze ją ubóstwiali"4.
Poetka motywowała do pisania młodych ludzi.

Był wśród Simcha Bunem Szajewicz, którego dwa poematy, "Lech
lecho" (Wyjdź!) oraz "Friling taszaw" (Wiosna 1942 r.), zostały
odnalezione po zakończeniu wojny na terenie byłego getta. Inne
teksty, o których wspomina Rosenfarb, często goszcząca w domu
Szajewicza, odebrano mu na rampie w Auschwitz. Kiedy dowiedział
się o samobójczej śmierci Szmula Zygielbojma, poświęcił mu wiersz
odczytywany podczas różnych spotkań w getcie. W 1941 r. zaczął
pracę nad większym dziełem. W liście do Szmula Rozensztajna
relacjonował: „Piszę większy poemat na temat getta. Koleżanka
Ulinower uścisnęła mi dłonie i powiedziała, że będzie to pomnik
getta i tym podobne superlatywy. Zelkowicz był zachwycony”5.
Poemat "Lech lecho", który jest monologiem ojca zwracającego się
do swej pięcioletniej córeczki Blimele, by przygotować ją do podróży
w nieznane, powstał w okresie masowych wysiedleń w 1942 r.
Kolejny poemat, "Friling taszaw", także jest poświęcony
wysiedleniom wiosną 1942 r. Autor przedstawia w nim obraz setek
ludzi pędzonych w grupach na śmierć.

Inny autor, Jeszajahu Szpigel, którego opowiadania odnalezione na
terenie byłego getta zostały opublikowane w języku oryginału w
1947 r. pt. "Malches geto" (Królestwo getto), nie odwzorowywał
wiernie świata getta, gdyż jego celem nie było dawanie świadectwa,
lecz estetyczne ujęcie tej rzeczywistości. Chciał stworzyć teksty
ponadczasowe, które nie odnoszą się tylko do konkretnej sytuacji,
choć inspiracją były autentyczne sytuacje z getta. Jego bohaterowie
żyją w getcie, tęsknią za miłością, bliskością, a zarazem za
chlebem, za ciepłym mieszkaniem. Same wydarzenia z getta
schodzą na drugi plan, ważniejsze dla autora są indywidualne
zachowania w ekstremalnych sytuacjach. Obrazy są bardzo
naturalistyczne. Język jest nasycony metaforami, porównaniami,
personifikacjami, które tworzą niezwykły nastrój.

Kolejnym uczestnikiem spotkań literackich u Miriam Ulinower był
Alter Sznur (właśc. Icynger Izrael Ber), redaktor nielegalnego pisma
„Min-ha-Mejcar” (Z aresztu). Jego spuścizna to wiersze, fragmenty
wierszy, piosenki krytykujące zjawiska patologiczne w getcie,
krótkie artykuły tudzież referaty, np. o żydowskich malarzach w



getcie i ich twórczości. Prowadził również konspiracyjny almanach
literacki Geto-szriftn (Pisma gettowe), które podpisywał Mordowicz,
M. Grinwald, A.B. Fridman, Abraham Majzels, Sadenkiewicz.

Nie zachowały się niestety teksty Feliksa Garfinkla. Uczestniczył w
nielegalnym życiu literackim, działał także w organizacjach
komunistycznych. Ceniono go za doskonałą znajomość literatury
rosyjskiej i żydowskiej.

Malarka, rzeźbiarka, poetka i filozofka Melanie Fogelbaum tworzyła
w getcie wiersze, w których ukazywała zarówno okropności getta,
jak i umiłowanie życia. Większość utworów nie ma tytułów. Teksty,
pisane w metaforycznym stylu, zawierają mnóstwo zakodowanych
obrazów, często niezrozumiałych i sprawiających wrażenie, jakby
były wstępnymi zapiskami do późniejszych przemyśleń i opracowań.
Nastrój wierszy jest ponury, wręcz apokaliptyczny. W niemal
każdym pojawiają się motywy destrukcji; rozkład i śmierć.

Chawa Rosenfarb była najmłodszą uczestniczką spotkań u Miriam
Ulinower. Simcha Bunem Szajewicz zapoznał ją z innymi twórcami.
Młoda poetka tworzyła wówczas wiersze. Autorem wierszy był także
Jerachmil Bryks. Czytał je podczas wieczorów literackich.

Wiersze pisały też dzieci i młodzież. Na Marysinie młodzież
syjonistyczna redagowała własną gazetkę, w której publikowano
wiersze, skecze, scenki humorystyczne. Wiele z nich miało
krytyczny wydźwięk w stosunku do funkcjonariuszy getta i ich
polityki. W innych wierszach młodzi ludzie wzywali współbraci, by
nie tracili nadziei. Nadzieja pojawia się w tekstach wielu młodych
autorów.

Powstawały też utwory satyryczne, z których wiele miało krytyczny
wydźwięk w stosunku do funkcjonariuszy getta i ich polityki.
Autorem wielu z nich był Marek Fogelbaum (vide), brat Melanii. 

Brak możliwości drukowania utworów sprawił, że były one
przepisywane ręcznie, tworzono nawet ilustrowane zeszyty utworów
napisanych w getcie.

Dla literatury powstającej w getcie nie istniały wcześniejsze wzorce.
Getto i Zagłada były dla autorów nowymi zjawiskami, musieli
szukać odpowiedniej formy, by spróbować wyrazić to, co wydawało



się niewyrażalne. Dzieci starały się wzorować na lekturach
szkolnych. Wiele tekstów powstałych w getcie nie ma wartości
estetycznej. Należy je odczytywać jako świadectwo tamtych
strasznych czasów, dowodzące woli życia oraz terapeutycznej roli
sztuki w sytuacjach granicznych.

Krystyna Radziszewska

Przypisy

1. Ch.awa Rozenfarb, Simcha Bunem Szajewicz, „Di Ggoldene Kkejt”
131 (1991), nr 131, s. 17, tłum. z jidysz: M.ałgorzata Zaremba.
2. Kronika getta łódzkiego…., t. 3III, s. 613.
3. Ibid.
4. Ch. Rozenfarb, Simcha Bunem Szajewicz, „Di goldene kejt“ 131
(1991), s. 17.
5. Ibid, s. 16.

Źródła

N. Blumental, Dos getto fun Lodz, [w:] S.B. Szajewicz, Lech lecho,
Łódź: Centralna Żydowska Komisja Historyczna, 1946; tłum. z jidysz
M. Zaremba; G. Flam, Singing for Survival: Songs of the Lodz Ghetto
1940–1945, Chicago: ‎ University of Illinois Press, 1992; M. Kozieł,
Środowisko literackie w getcie łódzkim, [w:] Pamięć Shoah.
Kulturowe reprezentacje i praktyki upamiętniania, red. T. Majewski,
A. Zajdler-Janiszewska, Łódź: Officyna, 2009, s. 149–174; B. Mark, Di
umgekumene szrajber fun di getos un lagern un zejere werk,
Warsze: Idisz Buch, 1954; tłum. z jidysz D. Dekiert, dostęp:
www.hebrajski.pl; K. Radziszewska, Flaschenpost aus der Hölle.
Texte aus dem Lodzer Getto, Frankfurt am Main: Peter Lang, 2011;
eadem, „Groza, z którą nie upora się twórcza dłoń poety”.
Twórczość literacka w łódzkim getcie, [w:] Oblicza getta. Antologia
tekstów z getta łódzkiego, red. K. Radziszewska, E. Wiatr, Łódź:
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2017, s. XIII–XXII.

Tagi



literatura getta życie codzienne 

Data aktualizacji: 29-01-2026

Data dodania: 22-09-2025

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

